
ThPQ 151 (2003) 283-291 283 

SILVIA ARZT 

Wie Frauen heute von Jesus reden 

In der Feministischen Theologie sind Bild und Deutung Jesu ein zentrales Thema. Über 
die kritische Rückfrage an Exegese, Dogmatik und lehramtliche Tradition hinaus ist im 
Besonderen das persönliche Jesusbild von Frauen von Bedeutung. Die Religionspädagogin 
an der Theologischen Fakultät Salzburg, Dr. Silvia Arzt, zeigt in ihrem Beitrag, wie heute 
Frauen von Jesus reden, welche Bilder leitend sind, welche zurückgewiesen werden. 
(Redaktion) 

1. Systematische Theologie in der 
Begegnung mit Biografien 

Am Beginn ihres Buches, in dem es um 
die Bedeutung von Christologie im Le­
ben protestantischer Frauen geht, set­
zen sich Roselies Taube u.a. mit dem 
Verhältnis von Systematischer Theolo­
gie und Lebensgeschichten auseinan­
der. Sie plädieren dafür, dass Systemati­
sche Theologie auch danach fragt, wie 
sich der Glaube von Menschen heute 
gestaltet - als Selbstüberprüfung dieser 
theologischen Disziplin: "Lässt sich 
Systematische Theologie auf die Begeg­
nung mit Biografien ein, so betreibt sie 
eine Selbstüberprüfung. Sie nimmt wahr, 
welche ihrer Inhalte in Lebensgeschich­
ten aufgegriffen und gelebt werden, 
welche Inhalte keine Relevanz errei­
chen, welche Wirkungen hervorgerufen 
werden und wo sich inhaltliche Leer­
stellen in der eigenen theologischen Re­
flexion zeigen. Zwar wirken sowohl 
dogmatische wie ethische Reflexionen 
selten direkt in die Biografien von Frau­
en und Männern aus Kirchengemein­
den hinein, aber trotz aller Brechungen 

durch Predigt, Gruppenarbeiten und 
Vorträge intendiert Systematische Theo­
logie ja auch dieses: Grundierungen zu 
geben, Fundamente zu legen für kirch­
liche Reflexion und Praxis. Wie kann sie 
das, wenn sie die Stimmen derer nicht 
vernimmt, denen diese Grundlage letzt­
lich gilt?"! 
Wie aber ist mit diesen Stimmen umzu­
gehen? Lorentz schlägt ein korrelatives 
beziehungsweise zirkuläres Umgehen 
mit empirischen Befunden vor, durch 
das Aussagen von Menschen, die Dog­
men oder der Dogmatik nicht zu ent­
sprechen scheinen, nicht sofort als un­
genügend abgelehnt werden - dies wä­
re eine "normative dogmatische, Über­
steuerung''', ebenso aber nicht "die fak­
tisch ,neuen Gottesbilder' beziehungs­
weise ,Jesusbilder' unkritisch in (nor­
mativ-)christlichen Rang zu setzen."2 
Was für die Systematische Theologie 
vielleicht ein eher neues Projekt ist, hat 
in der Religionspädagogik beziehungs­
weise Praktischen Theologie schon eine 
längere Tradition: jenseits eines Ver­
ständnisses als bloßer "Anwendungs­
wissenschaft" hat sie es sich zur Aufga-

I Roselies Taube/Claudia Tietz-Buck/Christiane Klinger, Frauen und Jesus Christus. Die Bedeutung von 
Christologie im Leben protestantischer Frauen, Stuttgart u.a. 1995, l1f. 

1 Matthias Lorentz, Christologie Jugendlicher. Gruppendiskussionen als Versuch qualitativ-empirischer 
Gegenstandsannäherung, in: Christian Henning/Erich Nestler/Walter Sparn (Hg.), Einblicke. Beiträge 
zur Religionspsychologie, Frankfurt/M. 2000,227-252, 229f. 



284 

be gemacht, den Glauben der Menschen 
heute wahrzunehmen, vor allem auch 
mithilfe sozialwissenschaftlicher Me­
thoden, mit denen sie auf Menschen 
hinhört, interessiert ist an ihren Gedan­
kengängen und Interpretationen. Dabei 
ist es ein Anliegen, sich "an jene diffe­
renzierten Argumentations- und Be­
gründungsstrukturen von ( ... ) Kirchen­
mitgliedern heranzutasten versuchen, 
die diese in bezug auf Vorstellungen 
und Figuren des kirchlich-christlichen 
Dogmenvorrats besitzen."3 Die meisten 
quantitativen und repräsentativen Um­
fragen aber "sind (noch) geprägt von 
rein theologisch-dogmatisch formulier­
ten Fragen und Antwortvorgaben, die 
allenfalls ahnungsweise die Bilder in 
den Köpfen der Menschen angemessen 
beschreiben können. Sie erfragen nur 
die (Nicht-)Übereinstimmungen insbe­
sondere jugendlicher Befragter mit ei­
ner dogmatisch sicherlich korrekt, aber 
für viele Menschen nichts sagend be­
schriebenen Vorstellung über Person 
und religiöse Funktion von Jesus Chris­
tus im Gebäude christlicher Glaubens­
aussagen."4 Ein Beispiel dafür sind zwei 
Umfragen, die mit dem (Unter-)Titel 
"Was die Menschen wirklich glauben"5 
auch endlich Einsichten über das ver­
heißen haben, was die Menschen von 

Arzt/Wie Frauen heute von Jesus reden 

Jesus beziehungsweise Christus glau­
ben. In den beiden Publikationen er­
fährt man, dass die Bedeutung Jesu 
Christi für die Menschen, die an Gott 
glauben, hoch ist6, allerdings nur ein 
Viertel von ihnen Jesus Christus als 
Gottesnamen betrachtet.7 Die Antwor­
ten der PfarrerInnen und Theologiestu­
dierenden veranlassen die Autoren zur 
Frage, "wie weit die Trinität insgesamt 
und die Gottheit Jesu Christi im beson­
deren im Vollzug des Glaubens wirklich 
noch vorkommen oder ob sie ( ... ) zu­
gunsten religionsübergreifender Glau­
bensorientierungen in den Hintergrund 
treten und allenfalls Fixpunkte traditio­
nell-theologischer Bemühungen sind" 8. 

Immer mehr Augenmerk wird aber 
auch - auf dem Hintergrund des Ge­
flechtes von Lebensgeschichte und Reli­
gion - darauf gelegt, den Menschen die 
theologischen beziehungsweise religiö­
sen Themen nicht vorzugeben, sondern 
in der Erzählung der Lebensgeschichte 
die Selbstthematisierungen von Religi­
on und Glaube zu erkennen. Vor allem 
die qualitativ ausgerichteten Forschun­
gen begnügen sich nicht damit, die Tra­
dition "abzufragen", sondern die Be­
deutung von Religion/Religiosität auch 
jenseits kirchlicher Begrifflichkeiten im 
Leben der Menschen aufzuzeigen.9 

3 Andreas Feige, Personale Autonomieansprüche und Christus-Vorstellungen Jugendlicher. Eine religi­
onssoziologisch-empirische Skizze: Diakonia 23 (1992) 43-46, 44. 

, Feige, ebd., 45. 
5 Klaus Peter Törns, Die neuen Gesichter Gottes. Was die Menschen heute wirklich glauben, München 

1997; Klaus Peter Törns/Carsten Großeholz (Hg.), Was die Menschen wirklich glauben. Die soziale 
Gestalt des Glaubens - Analysen einer Umfrage, Gütersloh 1998. 

• Vgl. Klaus-Peter Törns (s. Anm. 5), 175f. 
7 Vgl. Klaus-Peter Törns (s. Anm. 5), 203. 
• Albrecht Rademacher/Klaus-Peter Törns, Antworten von Pfarrerinnen und Pfarrern der Evangelischen 

Kirche in Berlin-Brandenburg sowie von Berliner Theologiestudierenden, in: Klaus-Peter Törns/Carsten 
Großeholz (Hg.), Was die Menschen wirklich glauben (s. Anm. 4), 195-257,247. 

• Exemplarisch dazu: Stefanie Klein, Theologie und empirische Biographieforschung. Methodische 
Zugänge zur Lebens- und Glaubensgeschichte und ihre Bedeutung für eine erfahrungsbezogene 
Theologie, Stuttgart u.a. 1994; Regina Sommer, Lebensgeschichte und gelebte Religion von Frauen. 
Eine qualitativ-empirische Studie über den Zusammenhang von biographischer Struktur und reli­
giöser Orientierung, Stuttgart u.a. 1998; Kristina Augst, Religion in der Lebenswelt junger Frauen aus 
sozialen Unterschichten, Stuttgart U.a. 2000; Edith Franke/Gisela MatthiaelRegina Sommer (Hg.), Frauen 
- Leben - Religion. Ein Handbuch empirischer Forschungsmethoden, Stuttgart u.a. 2002. 



Arzt/Wie Frauen heute von Jesus reden 

In Bezug auf die Christologie wurden 
vor allem die Konzepte von Kindern 
und Jugendlichen erforscht. JO Was aber 
wissen wir darüber, wie Frauen heute 
von Jesus reden? 

2. Wie Frauen heute von Jesus reden 

Die niederländische Theologin Julie 
Hopkins befragte Kirchenbesucherin­
nen über ihren Glauben. Dabei stellte 
sich heraus, dass Kirchenbesucherin­
nen die christologischen Lehren nicht 
glauben. In den Interviews zeigte sich: 
"Nur fünf von dreißig befragten Frauen 
glaubten, dass Jesus göttlich, der Sohn 
Gottes oder unser Erlöser ist. Die übri­
gen nannten Bilder von Jesus als Pro­
pheten, als jüdischen Rabbi, als beson­
deren Menschen, als ein Vorbild für die 
Gleichheit zwischen den Geschlechtern 
oder für eine sittliche Gesinnung. Zehn 
Frauen sagten, Jesus spiele in ihrem Le­
ben keine Rolle. Sechs Frauen leugne­
ten ausdrücklich die Gottheit Christi. 
Viele Frauen äußerten Widerstand oder 
sogar Abscheu gegenüber der klassi­
schen Satisfaktionslehre."l1 Hopkins 
sagt dazu: "Christinnen, die das Rück­
grat der Gemeinden sind, die treu Got­
tesdienste besuchen und die großzügig 
Zeit, Geld und Mühe investieren, glau­
ben die christologischen Lehren nicht 
mehr, die ihnen jede Woche von der 
Kanzel gepredigt oder in ihren Gesang­
büchern lyrisch geschildert werden." 12 
Zu einem ähnlichen Ergebnis kommen 
Roselies Taube u. a. Sie befragten 15 in 
der Kirche engagierte Frauen und stell-

285 

ten fest, dass für 14 Frauen Jesus nicht 
die zentrale Rolle einnimmt, der Glaube 
an Gott und ihre Gemeinschaftserfah­
rungen sind ihnen ungleich wichtiger: 
"Jesus Christus hat als ,ethischer Jesus' 
und Begründer der kirchlichen Gemein­
schaft eine klar umrissene, auch wichti­
ge Funktion für die Frauen, steht aber 
nicht im Mittelpunkt ihres Glaubens." 13 

Die Opfertheologie ist für die befragten 
Frauen ohne Bedeutung oder belas­
tend. Die Auferstehung interpretieren 
die Frauen als Leben vor dem Tod, als 
Auferstehung im Leben.14 
Eine Durchsicht des Liederbuchs der 
1. Europäischen Frauensynode im Au­
gust 1996 in Gmunden (eine Sammlung 
von viel gebrauchten Texten und Lie­
dern von Frauen aller christlichen Kon­
fessionen) ergibt, dass die Worte "Jesus" 
oder "Christus" ganze drei Mal vor­
kommen, niemals wird er angerufen 
oder steht er im Zentrum des Gebets. 
"Gott", "Du", "Weisheit" kommen häu­
fig vor. Das - allen bekannte - "Gottes­
lob" spricht hier eine andere Sprache. 
Die empirische Begleitstudie über die 
Teilnehmerinnen der Frauensynode 
zeigt im Blick auf Jesus Christus fol­
gende Ergebnisse: Der Aussage "Jesus 
Christus als Sohn Gottes ist für meinen 
Glauben wichtig" stimmen 67% der 
Frauen zu; nur 41 % der Frauen fühlen 
sich durch Jesu Tod am Kreuz erlöst; 
aber 83% stimmen dem Satz zu "Das 
Leben und Handeln Jesu und seiner 
JüngerInnen ist mir Vorbild".15 
Bei einer Tagung von feministischen 
Theologinnen im April 1999 in Öster-

10 Gerhard Büttner/Hartmut Rupp, "Wer sagen die Leute, dass ich sei?" (Mk 8,27). Christologische Kon-
zepte von Kindern und Jugendlichen, in: JRP 15 (1999) 31-47. 

11 Julie Hopkins, Feministische Christologie. Wie Frauen heute von Jesus reden können, Mainz 1996, 20f. 
12 Hopkins ebd., 21. 
" Taube u.a. (s. Anm. 1),195. 
14 Vgl. Taube It.a. (s. Anm. 1), 196. 
15 V gl. Barbara Kampf, Die Gestaltung von Glaubenstradition, in: Veronika Prüller-Jagenteufel u.a., Frauen 

- Kirche - Feminismus. Die Teilnehmerinnen der ersten Europäischen Frauensynode als Avantgarde 
kirchlicher und gesellschaftlicher Erneuerung, Graz/Wien 1998, 67-87, 69. 



286 

reich hatte ich die Gelegenheit, in einem 
Arbeitskreis mit 14 Frauen dieser Frage 
nachzugehen. 16 Der Großteil der Teil­
nehmerinnen waren Religionslehrerin­
nen, manche auch Pastoralassistentin­
nen oder Theologiestudentinnen. 
Vor allem Jesus als Mensch ist für die 
Frauen wichtig - als bewusst lebender 
Mensch, als offener Mensch, als einer, 
der in seiner Zeit und als Kind seiner 
Zeit gelebt hat. Als Mann ist Jesus wich­
tig - als einer, der sich der weiblichen 
und männlichen Anteile in jedem Men­
schen bewusst und daher ein anziehen­
der, erotischer Mann ist; als einer, der 
sein Leben im Griff hat - existenziell 
und spirituell. Jesus ist Begleiter, Kum­
pan, Bruder, Freund, Lehrer, Wegbeglei­
ter. In seinen Optionen ist er ethisches 
Vorbild: Begegnungen mit ihm waren 
heilsame Begegnungen, er steht auf der 
Seite der Schwachen. So ist er auch 
Hoffnungslicht, der Auferstandene, das 
Gegenüber, Bild für das Göttliche im 
Menschen - aber das ist nicht nur er; 
Gott im Menschen zeigt - auch er - auf. 
Für manche ist er einer, über den man -
rational - erzählt, er kommt im Leben 
nicht mehr vor, aber doch durch die 
"Hintertür" herein: durch die eigenen 
Kinder, die Predigt am Sonntag, den 
Lehrplan. 

Was bedeutet dies für das Christentum? 
Oder zuerst: wie kommt es zu dieser 
Diskrepanz zwischen "persönlicher" 
und offizieller Christologie? Wo liegt 
die Ursache für die "Krise der Christo­
logie"17? 

Arzt/Wie Frauen heute von Jesus reden 

3. Frauenbild und Jesusbild - Krisen 
und Entwicklungen 

Julie Hopkins findet den Grund für die 
Krise in der Entwicklung eines neuen 
Bewusstseins weiblicher Subjektivität: 
"Die christliche ,Frau' im Sinne des kul­
turellen Stereotyps des westlichen Pro­
testantismus ist eine spirituell intuitive, 
treusorgende Mutter, die bereit ist, alles 
für das Wohlergehen ihrer Kinder und 
ihres Mannes zu opfern. Diesem Bild 
korrespondiert seit der industriellen Re­
volution das entsprechende pietistische 
Stereotyp von Jesus als dem sich selbst 
opfernden Kind Gottes, der die persön­
liche Umkehr zu einer Religion verkün­
digte, die auf einer Ethik der Fürsorge, 
der Liebe zu einem väterlichen Gott 
und auf moralischer Disziplin gründete. 
Mit anderen Worten: Der sanfte Jesus, 
( ... ) und die ideale Ehefrau und Mutter 
sind zwei kulturelle Symbole für die­
selbe Sehnsucht nach Sicherheit und 
bedingungsloser Liebe in einer Zeit 
schneller und aggressiver sozioökono­
mischer und technologischer Verände­
rungen." Da viele Frauen nun dieses 
Weiblichkeitsstereotyp aufgeben, kom­
men sie in eine christologische Krise: 
das traditionelle Lehrgebäude passt 
nicht mehr. 18 
Wie gelangen die Frauen zu den an­
gesprochenen Jesusbildern? Wie entwi­
ckelt sich die Jesusbeziehung von Frau­
en? Im Workshop wurde Folgendes 
deutlich: In der (erinnerten) Kindheit 
ist die Beziehung zu Jesus eine herzli­
che, verbunden mit Nähe und Wärme, 

\6 Zu den detaillierteren Ergebnissen des Arbeitskreises vor allem auch im Kontext religiöser Entwick­
lung siehe: Silvia Arzt, "Du findest ihn nicht in Büchern und Formeln". Christologie als Lernprozeß, 
in: Hans-Ferdinand Angel (Hg.), Tragfähigkeit der Religionspädagogik, Graz u.a. 2000, 171-187. 

17 Hopkins (s. Anm. 11),20. 
18 Vgl. Hopkins ebd., 2lf. Eine spannende Frage wäre an dieser Stelle natürlich auch, wie es den Män­

nern heute mit Jesus geht. Zu fragen wäre, welche Christus-Beziehung Männer, die heute leben, 
haben. Auch diese Frage ist in der wissenschaflichen Literatur weder gestellt noch beantwortet. 



Arzt/Wie Frauen heute von Jesus reden 

Trost und Erinnerungen an den Freund 
Jesus, der Wunder vollbringt. Dann ist 
(in der Jugendzeit?) Jesus als "Idol" 
wichtig, als Vorbild, ebenso wie sein 
Weg und Anspruch. Später wird die Be­
ziehung unwichtiger, unpersönlicher -
mehr Reden über Jesus als Reden mit 
Jesus -, oder er kommt im Leben nicht 
mehr vor. Bei denen, die noch einen 
"Platz für Jesus" in ihrem Leben haben, 
entwickelt sich dann eine neue Bezie­
hung: der Mensch Jesus und seine Le­
bensgeschichte rücken in den Vorder­
grund und werden für die eigene Le­
bensgeschichte bedeutsam - oder er 
wird auch als "revolutionäre Kraft" 
oder "Kraftquelle" beschrieben, was an 
mystische Beschreibungen erinnert. 
Es zeigt sich, dass in dem Maße der Ent­
wicklung zur selbständigen Frau sich 
auch die Bezüge zu Jesus Christus ver­
ändern. Julie Hopkins stellt dies im 
Blick auf die Weiblichkeitsstereotype 
fest. Ihre These kann aus der Perspek­
tive der Lebensgeschichten der Frauen 
nur bestätigt werden. 
Erwachsene Frauen, Theologinnen, die 
zugleich auch Familien- und Lebens­
managerinnen sind, können mit dem 
Jesuskindlein ebenso wenig anfangen 
wie mit dem Christus, der sie und die 
Welt ein für alle mal erlöst. Frauen wol­
len ernst genommen werden und ihren 
Beitrag zur Erlösung leisten. Es ist nicht 
so, dass die Frauen keinen Bezug mehr 
zu Jesus Christus haben; doch muss 
ihnen zugestanden werden, dass sie im 
Zuge ihrer religiösen Entwicklung ihre 
Bezüge zu Jesus Christus verändern. 

19 Vgl. Hopkins (5. Anm. 11), 134f. 
20 Vgl. Hopkins (5. Anm. 11), 137. 
21 Hopkins (s. Anm. 11), 142. 

4. Feministisch-theologische 
Revisionen 

287 

Hopkins plädiert in dieser Situation 
nicht für eine neue Christologie, son­
dern für kontextuelle und facettenreiche 
Christologien 19 und für eine Christolo­
gie "von unten", die zweierlei beinhal­
tet: zum einen, bei den zeitgenössischen 
Erfahrungen anzusetzen und zum an­
deren, sich nicht auf die Dogmen zu 
konzentrieren, sondern auf die bibli­
schen Darstellungen des Lebens Jesu/o 
denn: "Eine positive und inspirierende 
Christologie muss aus den Traditionen 
und Ressourcen glaubender Frauen her­
vorgehen."2l 
"Hebammen des Dialogs" 22 zwischen 
Frauenerfahrungen und theologischer 
Tradition sind schon lange feministische 
Theologinnen. Ein zentrales Thema fe­
ministisch-theologischer Kritik und Re­
konstruktion beziehungsweise Revision 
ist die Christologie.23 

An zwei "Kernthemen" , die in den ge­
nannten Befragungen von Frauen im­
mer wieder genannt werden, sollen im 
Folgenden aus der Fülle feministisch­
theologischer Forschung Impulse sicht­
bar gemacht werden: 
- das Unbehagen bzw. die Kritik an der 

Opfertheologie 
- Jesus als ethisches Vorbild bzw. die 

erlösende Beziehungsmacht 

4.1. Kritik am erlösenden Opfer 

In der Diskussion um eine feministische 
Christologie im Westen 24 wird immer 

22 Vgl. Riet Bons-Storm, Putting the little ones into the dialogue: a feminist practical theology, in: Denise 
M. Ackermann/Riet Bons-Storm (Hg.), Liberating Faith Practices, Luzem 1998, 9-25, 23. 

23 Eine kurze Einführung in die Debatte und in aktuelle Fragestellungen bieten: Marie-Theres 
Wacker/Elisabeth Hartlieb/Angelika Strotmann, Christologie, in: [rene Leicht/Claudia Rakel/Stejanie Rieger­
Goertz (Hg.), Arbeitsbuch Feministische Theologie. Inhalte, Methoden und Materialien für Hoch­
schule, Erwachsenenbildung und Gemeinde, Gütersloh 2003,154-161. 



288 

wieder die Erlösung durch Leiden und 
Opfer am Kreuz diskutiert 25. Vor dem 
Hintergrund der weiblichen Sozialisati­
on Mitte des letzten Jahrhunderts, die 
für viele Frauen auch von Opferbereit­
schaft und dem Hintanstellen der ei­
genen Bedürfnisse gekennzeichnet war, 
formulierte Mary Daly Kritik an der 
Vorbildfunktion von Jesus als sich hin­
gebendem Opfer, das sogar sein Leben 
(freiwillig) hingibt für andere. "Die 
,imitatio' Christi verpflichte Frauen da­
mit auf ,Tugenden' wie aufopfernde 
Liebe, passives Hinnehmen des Lei­
dens, Demut, Sanftmut usw., zu denen 
sie angesichts ihrer Opfer-Situation in 
der sexistischen Gesellschaft gerade 
nicht ermutigt werden sollten."26 Hier­
bei stellt sich die Frage, ob diese "Ver­
stärkungs funktion" problematischer 
Tugenden heute noch die Erfahrung 
vieler Frauen trifft - da Opferbereit­
schaft und Selbstlosigkeit in den west­
lichen Ländern kaum mehr Themen in 
der geschlechtsspezfischen oder religiö­
sen Sozialisation sind. 
Frauen sind aber immer noch betroffen 
von Gewalt, und mit diesen Gewalter­
fahrungen wird das Modell des Jesus 
Christus, der sich im Gehorsam seinem 
Vater unterwirft, in Zusammenhang 
gebracht - als ein Beispiel für jene, die 
unter patriarchaler Unterdrückung lei­
den. "Es fördere damit die Akzeptanz 
der Gewalt an Frauen und Kindern, die 
sich ebenfalls der familiären und häufig 

Arzt/Wie Frauen heute von ]esus reden 

auch der sexuellen Gewalt des Vaters zu 
unterwerfen haben."27 Rita Nakashima 
Brock, die viel mit Opfern sexueller Ge­
walt gearbeitet hat, bringt dies mit der 
"double-bind" -Situation zusammen, in 
der viele der Opfer leben: "Das unschul­
dige Kind opfert sich dem Willen seines 
Vaters aus Liebe, und dieser wiederum 
opfert sein geliebtes Kind - aus Liebe 
zu den Menschen - oder lässt dieses 
Opfer zumindest zu." 28 
Die "Gottespoetin" Carola Moosbach 
formuliert diese Ablehnung des Gottes, 
der Opfer will, auf dem Hintergrund 
ihrer eigenen Missbrauchserfahrung 
poetisch: 29 

Antigebet 

Gott Vater oben auf dem Thron 
sandte seinen einzigen Sohn 
und wollte dass er geopfert wird 
für unser aller Sünde -
das glaub ich nicht das bete ich nicht 
das kann mein Gott nicht sein 

Die Frau dem Manne untertan 
schweig still in der Gemeinde 
besudelt ist wer sie berührt 
den Apfel nahm sie hat ihn verführt -
das glaube ich nicht das bete ich nicht 
kann Gottes Wort nicht sein 

Bescheiden gehorsam demütig rein 
dem Feinde die andere Wange 
alles vergeben alles verzeihen 

24 Für Entwürfe von Theologinnen der sogenannten "Dritten Welt" vgL Doris Strahm, Vom Rand in die 
Mitte. Christologie aus der Sicht von Frauen in Asien, Afrika und Lateinamerika, Luzern 1997, und 
Manuela Kalslaj, Christaphanien. Die Re-Vision der Christologie aus der Sicht von Frauen in unter­
schiedlichen Kulturen, Gütersloh 2000. 

25 Dazu vor allem auch: Regula Strobel, Theologische Interpretationen der Kreuzigung Jesu und die 
gesellschaftliche Normalität des Opferdiskurses, in: Charlotte Methuen/Angela Berlis (Hg.), Befreiung 
am Ende? Am Ende Befreiung! Feministische Theorie, Feministische Theologie und die politischen 
Implikationen Oahrbuch der Europäischen Gesellschaft für Theologische Forschung von Frauen 10), 
Leuven 2002,151-169. 

26 Strahm (s. Anm. 24),40. 
27 Strahm (s. Anrn. 24), SI. 
28 Strahm (s. Anrn. 24), SI. 
29 Carola Moosbach, Gottflamme Du Schöne. Lob- und Klagegebete, Gütersloh 1997, 46. 



Arzt/Wie Frauen heute von Jesus reden 

nicht schreien nicht kämpfen bin ja so 
klein-
das glaube ich nicht das bete ich nicht 
kann meine Wahrheit nicht sein 

Christlich heißt auch die Täter ver­
stehen 
bloß nicht parteilich die Hände in 
Unschuld 
die Reichen spazieren durchs Nadelöhr 
zwei Welten für Sonntag und Alltag -
das glaube ich nicht das will ich nicht 
so soll meine Kirche nicht sein. 

Das Kreuz Christi kann aber auch für 
Frauen positiv die Funktion des Trostes 
im Leiden haben. So betonte eine Kran­
kenhausseelsorgerin, die vielen Men­
schen beigestanden ist, dass sich ihr 
Verständnis vom Kreuz durch ihre Ar­
beit verändert habe: "Immer wieder ha­
ben mir die Menschen, denen es sehr, 
sehr schlecht gegangen ist, gesagt, dass 
sie an das Kruzifix denken. Dass es für 
sie tröstlich ist, dass da einer, dass da 
Gott mit ihnen geht - ans Kreuz, in die 
unerträglichen Schmerzen. Und dass es 
dabei nicht bleibt - er geht mit mir hin­
durch durch den Schmerz zur Auferste­
hung." 
Krankheit und Schmerz sind Teil des 
Lebens für viele Menschen. Und diese 
Realität ist ernst zu nehmen. Was im 
Zuge der (feministischen) Kritik am 
Opfer nicht geschehen darf, ist die "Ver­
leugnung der Realität der Liebe und 
ihrer Verletzbarkeit. Dem Schmerz ei­
nen Raum geben, ist notwendig. Unsere 
weiße Mittelklasse-Wahrnehmung ver­
bietet oft den Blick auf Realitäten, dem 
Schmerz darf kein Raum gegeben wer-

289 

den ( ... )."30 Der geschundene und blu­
tende Körper des Jesus, an dem die To­
desstrafe vollzogen wurde, ist ein Pro­
jektionsbild für geschundene und lei­
dende Körper. Auch Womanist-Theo­
loginnen betonen, dass Jesus seit der 
Zeit der Sklaverei ein zentraler Bezugs­
punkt ihres Glaubens gewesen sei und 
ihnen in Unterdrückungssituationen 
Kraft gegeben habe. "In seiner Kreuzi­
gung sahen sie ihre eigene Kreuzigung 
in Form von Vergewaltigungen, Akten 
der Erniedrigung und Demütigung, 
dem Verlust ihrer Familien und dem 
Verkauf ihrer Babies. Seine Auferste­
hung barg für schwarze Frauen die 
Hoffnung in sich, dass Befreiung von 
ihrer dreidimensionalen Unterdrü­
ckung möglich sei und gab ihnen Kraft, 
für ihre Würde und ihre Befreiung zu 
kämpfen."31 
Dass auch im alpenländischen Kultur­
kreis das Kruzifix eine Projektionsfolie 
für Leiden war, zeigen die Bilder der 
"Heiligen Kümmernis", der "Frau am 
Kreuz"l2, die in Tirol (wieder)entdeckt 
wurden. Seit dem Mittelalter gab es die 
Tradition der heiligen Kümmernis, die 
auf eine Legende zurück geht, nach der 
eine schöne Prinzessin in frühchrist­
licher Zeit an Gott glaubte (anders als 
ihr Vater) und die Ehe mit einem heid­
nischen König verweigerte. Daraufhin 
bat sie Gott, sie so zu verwandeln, dass 
sie von keinem Mann mehr begehrt, 
aber Christus gleich werde. Ihr Gebet 
wurde erhört - ihr wuchs ein Bart - und 
ihr Vater ließ sie daraufhin kreuzigen. 
Eine wundersame Geschichte, Bilder, 
die stören. Bilder, die unsägliches Lei­
den symbolisieren - auch von Frauen. 

30 Dorothee Sälle, Die Verwundbarkeit Christi. Zur feministisch-theologischen Debatte, in: Sänke Abeldt 
lI.a. (Hg.), " ... was es bedeutet, verletzbarer Mensch zu sein" Erziehungswissenschaft im Gespräch 
mit Theologie, Philosophie und Gesellschaftstheorie, Mainz 2000, 171-179, 173. 

31 Strahm (s. Anrn. 24), 43. 
32 Ilse Friesen, Frau am Kreuz. Die Heilige Kümmernis in Tiro\. Ausstellungskatalog. Museum Stift 

Stams, 1998. 



290 

4.2. Jesus als ethisches Vorbild­
erlösende Beziehungsmacht 

Neben der Kritik an der Kreuzes- und 
Opfertheologie haben sich feministische 
Theologinnen darum bemüht, alterna­
tive Modelle von Erlösung zu formulie­
ren. Rosemarie Radford Ruether sieht 
in Jesus, in seiner Botschaft und Praxis, 
ein Modell für ein neues Menschsein 
und eine neue Menschlichkeit. "Er führ­
te als historische Figur beispielhaft ei­
nen Lebensweg vor, der kritisch sei ge­
genüber unterdrückerischen Privilegi­
en, die bis heute die Welt regieren und 
von der Religion ,sakralisiert' werden. 
Diesen Weg gelte es für jeden Christen 
und für jede Christin zu gehen, so 
dass wir füreinander ,andere Christus­
se' werden." 33 

Vor allem die sogenannten Beziehungs­
christologien sind Neuentwürfe, die 
Erlösung anders denken wollen. "Nicht 
mehr Jesus als Befreier, als Erlöserfigur 
oder einsamer Held ist der Bezugs­
punkt dieser Reformulierungen der 
Christologie, sondern ein neues Ver­
ständnis von Erlösung, von der erlösen­
den Qualität gerechter und heilender 
Beziehungen, von erlösender Verbun­
denheit und Gemeinschaft, in deren 
Dynamik Jesus und seine Praxis einge­
bunden werden."34 
Carter Heyward entwickelte eine "femi­
nistische Theologie der Beziehung". In 
dieser wird Gott als "transpersonale 
Macht in Beziehung" gedacht, "die sich 
in den gerechten Beziehungen der Men­
schen untereinander inkarniert". Erlö­
sung findet dann statt, wenn die Men­
schen Gerechtigkeit und Liebe reali-

33 Strahm (s. Anm. 24),42. 
34 Strahm (s. Anm. 24), 44f. 

Arzt/Wie Frauen heute von Jesus reden 

sieren. Aufgabe der Menschen ist es - in 
der Nachfolge Jesu, der dies vorgelebt 
hat -,to god', das heißt Gott in der Welt 
zu inkarnieren und die göttliche Macht­
in-Beziehung als heilende und wechsel­
seitige Kraft erfahrbar machen: 
"Wir fangen an, uns auf uns selbst zu 
besinnen, gezwungen von der Macht­
in-Beziehung. Diese Macht ist scho­
nungslos in ihrem Entschluss, die Gren­
zen und Trennwände zwischen uns zu 
durchbrechen. Wir werden dazu getrie­
ben, das Wort auszusprechen, das sich 
über uns ergießt: ,Ohne unser Berühren 
gibt es keinen Gott. Ohne unsere Bezie­
hung gibt es keinen Gott.' Ohne unser 
Schreien, ohne unser Sehnen, ohne un­
ser Zürnen gibt es keinen Gott. Denn 
im Anfang ist die Beziehung, und in der 
Beziehung liegt die Macht, die die Welt 
durch uns und mit uns schafft, du und 
ich, ihr und wir und niemand von uns 
allein. Durch diese Macht werden wir 
weiter getrieben, als wir uns vorzustel­
len wagen. Durch diese Macht werden 
wir dazu ermutigt, zusammen zu leben. 
Durch diese Macht wird es uns mög­
lich, zu erfahren und zu erkennen, dass 
wir ermutigt und befähigt werden, 
unaufhörlich göttlich zu handeln."35 

5. Resümee: Von der Jesusbeziehung 
zum Christusbekenntnis 

Empirische Befunde und Hinweise vor 
allem aus dem protestantischen, aber 
auch katholischen Raum zeigen auf, 
dass viele Frauen, die regelmäßig am 
kirchlichen Leben teilnehmen, sich 
aktiv in den Gemeinden und Kirchen 
engagieren, Unbehagen gegenüber der 

35 Carter Heyward, Und sie rührte sein Kleid an. Eine feministische Theologie der Beziehung, Stuttgart 
1986,195f. 



Arzt/Wie Frauen heute von Jesus reden 

traditionellen christologischen Lehre 
formulieren beziehungsweise diese 
nicht (mehr) glauben. Vor allem die Vor­
stellung des erlösenden (Selbst-)opfers 
am Kreuz wird von vielen abgelehnt -
wichtig aber bleibt Jesus als ethisches 
Vorbild und das biblisch bezeugte Le­
ben Jesu. Die Bilder von Jesus, die für 
Frauen heute bedeutsam sind, beziehen 
sich vor allem auf die Menschlichkeit 
Jesu. Braucht es vielleicht neue Bilder 
und Worte, um die Botschaft von der 
schon geschehenen Erlösung und dem 
versprochenen Heil auszudrücken, da­
mit die Göttlichkeit Jesus wieder Rele­
vanz bekommt? Hopkins plädiert in 

291 

diesem Zusammenhang für kontextuel­
le und facettenreiche Christologien und 
für eine "Christologie von unten", die 
zweierlei Pole beachtet: zum einen, bei 
den zeitgenössischen Erfahrungen an­
zusetzen, und zum anderen, sich nicht 
auf die Dogmen zu konzentrieren, son­
dern auf die biblischen Darstellungen 
Jesu. Aus der Spannung von Lebenser­
fahrung und biblischer Überlieferung 
könnte dann eine positive und inspirie­
rende Christologie hervorgehen, könn­
ten neue Glaubensformeln als Tran­
skriptionen von Bildern des Glaubens 
in der und in die jeweilige Zeit formu­
liert werden.36 

36 Vgl. Hopkins (s. Anm. 11), 134ff. Ein konkretes Projekt, das in dieser Richtung arbeitet, ist das Credo­
Projekt der Zeitschrift Publik-Forum, bei dem mittlerweile über 3000 Christinnen und Christen ihr 
Credo eingesandt haben und das auch systematisch-theologisch reflektiert wird. Vgl. dazu: Urs Bau­
mann, Was glauben wir eigentlich? Vom Credo zur Bekenntnisvielfalt, in: Diakonia 2 (2003) 120-125. 




